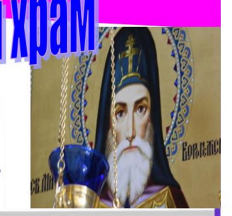
Специальный выпуск 1

Май-август 2018

Митрофановски Приходская газета издается по благословению настоятеля Второго Свято-Митрофановского храма, проточерея Николая Ткача

«Успенский пост недолгий, строгий, важный...»



#### В ЭТОМ ВЫПУСКЕ:

| Историческая справка о на-<br>шем храме | 2     |
|-----------------------------------------|-------|
| Значение покаяния. Исповедь             | 6-7   |
| Святой покровитель нашего<br>храма      | 9     |
| Как я пришел к вере?                    | 10-12 |
| Успенский пост. Зачем поститься детям?  | 12-13 |
| Учимся жить с радостью!                 |       |





#### Дорогие читатели!

Вы держите в руках первый выпуск газеты нашего храма! Много стараний было приложено, чтоб она вышла в свет. Надеемся, вы оцените труды и получите пользу и радость для души, читая газету!

# Поздравительное слово настоятеля Второго Свято-Митрофановского храма, протоиерея Николая Ткача

Дорогие отиы, братья и сестры! Поздравляю вас с великим праздником нашего храма – обретением мощей святителя Митрофана, первого епископа Воронежского! Православный праздник, особенно Престольный, — это торжественное богослужение, это повод вновь и вновь обратиться к нашему Покровителю, крепкому заступнику. Епархия святителя Митрофана была огромна, простиралась до берегов Азовского и Черного морей. И люди, жившие на этих территориях, поминали в своих молитвах святителя Митрофана как своего епископа, который никогда не оставляет свои города и земли. Мы верим, что по его молитвам Господь даст мир, понимание, единство, благополичие.

Давайте в этот праздник задумаемся над вечными ценностями бытия, вспомним о делах милосердия, станем более чуткими к ближним... В такой день хочется молитвенно пожелать благоденственного и мирного жития, доброго здравия вам и вашим родным и близким, крепости душевных сил и обильной помощи Божией в

ваших трудах, молитвах и заботах!

Будем же молиться святителю Митрофану Воронежскому, дабы он принёс наши усердные молитвы и просьбы ко Господу, и Господь помиловал и благословил нас!

# «Духовное завещание» Святителя

Митрофана Воронежского:

«Для всякого человека таково правило мудрых мужей: употреби труд, храни умеренность – богат будешь; воздержно пей, мало ешь – здрав будешь; твори благо, бегай злого – спасен будешь».

СТР. 2 «УСПЕНСКИЙ ПОСТ -

# НАШ ХРАМ

# Второй Свято-Митрофановский храм — один из старейших храмов региона



25 лет — период сравнительно небольшой, но очень важный для Свято-Митрофановской общины г. Лисичанска. Казалось, что наполовину разрушенный в советский период храм святителя Митрофана Воронежского, изъятый у прихожан в далеком 1931 году и оторванный от приходской жизни на долгие 62 года, уже никогда не восстановит своё великолепие и не станет православным центром Лисичанска.

Но милостью Божией сегодня мы имеем возможность молиться, причащаться Святых Христовых Таин и соприкасаться с Божественной Благодатью в его благоустроенных стенах. В настоящее время Свято-Митрофановская церковь является старейшей из сохранившихся на территории Лисичанска. Её история неразрывно связана с историей и государства, и города Лисичанска — колыбели Донбасса. Свято-Митрофановский храм с момента своего создания был в самом центре Лисичанска, рядом находились Базарная площадь и главная улица села — Проспект (ныне Штейгерская), а также самое важное учебное заведение в регионе — Лисичанская штейгерская школа.

Храм был духовным центром для его жителей. В этих стенах наши предки переживали самые трудные и самые счастливые дни своей жизни. Церковь утверждала их веру и укрепляла души, помогала в трудные минуты и наставляла в минуты радости, воспитывала, научая Закону Божиему и занимаясь духовнонравственным просвещением подрастающих поколений.

Первые жители селения мастеровых у Лисичьего буерака в подавляющем большинстве были мастеровыми Липецких литейных заводов, для которых имя святителя Митрофана Воронежского, Чудотворца было почитаемо и известно его делами и стараниями. В селении Лисичанск существовал сначала молитвенный дом в честь святителя Митрофана Воронежского, Чудотворца, а только позже одноименная каменная церковь. 1837 год является годом

образования Свято-Митрофановского прихода в Лисичанске, а 1846 — годом освящения каменной церкви в честь святителя Митрофана Воронежского, Чудотворца. По архитектурным формам Свято-Митрофановская церковь исполнена в стиле позднего классицизма, правда не в чистом виде, а с провинциальными доработками.

Дмитрий Лагунов, автор книги «Второй Свято-Митрофановский храм»

# НАШ ХРАМ

# ВОСКРЕСНАЯ ШКОЛА "ПОКРОВА"

Воскресная школа «Покрова» открылась 14 октября 2008 года, и вот уже почти 10 лет успешно окормляет юных христиан города. Менялись правила приема, расширялся список предметов, обновлялся педагогический коллектив школы, но одно оставалось неизменным – стремление настоятеля, священников и учителей согревать детские души верой, надеждой и любовью. Несомненно, возникали трудности, преодолевая которые школа утверждалась, а вместе с ней происходило становление маленьких прихожан, их родителей, да и преподавателей тоже.

Сегодня в воскресной школе 35 учащихся, которые распределяются по 3 группам: младшая — 5-7 лет, средняя — 8-11 лет и старшая — 11-16 лет. Занятия проходят каждое воскресенье, с 11.00 до 13.30, установлен список предметов, которые осваивают ученики школы: «Катехизис», «Новый Завет», «Закон Божий», «Литургика», «Церковное пение», «Художественный труд».

Кроме занятий, ежемесячно проходят беседы о благочестии с настоятелем храма, отцом Николаем.

Все годы своего существования школа находила возможности не только полноценно кормить детей обедом, но и радовать их подарками. Воспитанники школы, в свою очередь, в дни великих христианских торжеств (Рождество Христово, Воскресение Христово), храмовых праздников, встреч гостей радуют окружающих своими выступлениями.

Продуманный, интересный сценарий, замечательные костюмы, добросовестная подготовка и талант выступающих являются гарантом успеха таких поздравлений и несут христианскую радость прихожанам храма.

Воскресная школа часто выступает инициатором благотворительных ярмарок, здесь практикуют различные мастер-классы, например по выпечке блинов.

Благодаря заботам настоятеля, ученики воскресной школы часто совершают паломнические поездки, экскурсии, походы в лес.

Школа живет полноценной жизнью, где и ученики и учителя стараются постигать Закон Божий не только в теории, но и на практике, поэтому соблюдение установленных правил благочестивого поведения — непременное условие для ученика воскресной школы.

Путь духовного совершенствования — это долгий путь, и воскресная школа на этом пути может стать фундаментом, на котором будут вырастать его плоды. Мы надеемся, что наши ученики стойко выдержат испытания современной жизни и не собыотся с дороги, на которую они однажды ступили!

Ольга Дунаева, преподаватель старшей группы





От правильного воспитания детей зависит благосостояние всего народа

СТР. 4 «УСПЕНСКИЙ ПОСТ -

# **НАШИ ХРОНИКИ**

## Паломничество в Киселеву балку



«Паломничество символизирует путешествие назад к раю...Всякое паломничество нелегко, что символизирует трудность обретения рая и духовного

просветления...»

Вот и прихожане Второго Свято-Митрофановского храма во главе с настоятелем, протоиереем Николаем Ткачем, 28 мая, в день Святого Духа, отправились за духовным наставлением и телесным исцелением в одно из самых знаменитых чудотворных, святых мест Луганской области — Киселеву балку.

Наша поездка символично совпала с моментом основания храма! Как были заложены первые камни святого строения, так и мы, паломники, по кирпичику строим свои - храмы души...

Дорога к святым источникам, по молитвам и благословению батюшки Николая, оказалась недолгой и неутомительной, на блокпостах (а их было аж 6!) пропускали очень быстро, доехали-долетели как на крыльях. Кто-то из нас уже несколько раз посещал Киселеву балку, многие были впервые. Спускаясь с горы к храму, сразу поражаешься благодатной тишине и величию святого места! Говорят, ранним утром святые источники поют, но это пение, думаю, не нарушает умиротворенности и благодати...

Батюшка Михаил встретил всех одинаково радушно, внимательно вглядываясь в лицо каждого приехавшего, благословил на купель, отслужил водосвятный молебен, щедро окропив водичкой сосуды и людей. Пока первые прихожане спустились окунаться в купели, нам разрешили прибрать в храме, что с радостью и благоговением было выполнено.

Нам несказанно повезло, в тот день только наша группа посетила Киселеву балку, и можно было не спеша насладиться всей красотой и милостью святого места! А ведь по воспоминаниям, в былые времена источник одновременно посещали несколько сотен человек за раз, и все хотели исповедаться и причаститься, и каждому батюшка Михаил уделял внимание... А чтобы окунуться в святых источниках, ждали нескончаемые очереди, все холмы были облеплены паломниками!

От холодной воды в купели на секунду захватывает дух, а потом хочется окунаться еще и еще!

После купели всех паломников пригласили за стол, отведать чудесного целебного супа из водички источника. Вкусно отобедав, с удовольствием слушали рассказы батюшки о чудесах на источниках, о явлениях Пресвятой Богородиоб исцелении болящих. Пытались запомнить каждое мгновение этой встречи! Для каждого приехавшего батюшка нашел особенные слова, дал нужные советы, назидал душеполезными историями!

# НАШИ ХРОНИКИ

Молодым прихожанкам советовал не злоупотреблять новшествами в области косметологии и маникюра, не забывать о том, что человек создан по образу Божиему. Самым юным паломникам пожелал хорошо учиться и познавать Божий мир с радостью; прозорливо общался с некоторыми об особенностях их профессий и жизненного пути... Перейдя из трапезной в храм, мы не смогли сразу расстаться с батюшкой, и продолжали общаться в стенах церкви! Нельзя не обратить внимание на росписи на стенах, особенные, назидательные, со словами Священного Писания, с любимыми Святыми... Дети рассматривали всё очень внимательно, и обращая свой взор к куполу, понимали без объяснений смысл икон... Еще раз всех благословив в дорогу, батюшка чуть рассказал о себе, и нельзя было не поразиться его стойкости духа, мудрости, жизнелюбию и человеколюбию! Всех он помнит, каждого по имени называет, обещает в следующую поездку привезти фотографии, где запечатлелись очертания Ангелов и лучей света с небес на молящихся во время молебнов! Так что будем ждать следующей встречи!

Получив благословение фотографироваться за пределами территории святого места, мы сделали общее фото у ворот и оправились в обратный путь. Домой добрались благополучно.

Сердечно благодарим настоятеля храма, протоиерея Николая Ткача, за организацию поездки и возможность прикоснуться к святыням, окунуться и получить исцеление в святых источниках (насморки и недомогания прошли сразу!)!!!

Благодарим также Людмилу Маслюкову за помощь в организации паломничества и интересные рассказы!



«В Киселевой балке получают исцеление люди, с верой прибегающие к целительной силе воды, что свидетельствует о неиссякаемой милости Господа нашего Иисуса Христа и Его Пречистой Матери к немощам рода человеческого».

«Радуйся, если у святынь ты укрепился в вере и получил другое восприятие мира, но никогда не хвались этим».

Хвалиться не будем, но возблагодарим Господа за милость, чудеса и счастье!!!

Елена Могильная

СТР. 6 «УСПЕНСКИЙ ПОСТ -



# ДЛЯ ДУШИ

#### Исповедь

«Значение покаяния не в признании себя грешником — это было бы слишком просто, а в изменении образа жизни, приводящего ко греху». Архиепископ Иоанн (Шаховской).

"Покаяние" - это славянский перевод греческого слова "метанойя", буквально означающего "перемена ума", "перемена образа мыслей". Покаяние - не просто раскаяние. Иуда, предав Господа, впоследствии раскаялся, но покаяния не принес. Он сожалел о том, что сделал, но не нашел в себе сил испросить прощения у Господа, не сумел переменить свою жизнь. В этом отличие между ним и апостолом Петром: тот отрекся от Христа, но всей своей последующей жизнью, подвигом исповедничества и мученичества доказал свою любовь к Богу и тысячекратно искупил свой грех.

Грех – это не только преступление закона Божьего, но и болезнь души, мучение совести, скрытый гнойник, отравляющий жизнь. Грех часто кажется сладким, но плоды его горьки. Грех отсекает и удаляет нас от Бога и Церкви. Удаление от Бога – это удаление от полноты жизни, это умирание души под тяжестью греха, сон совести, притупившейся от множества беззаконий. В результате греха мы ввергаем себя в различные бедствия и мучаем самих себя.

Благодаря покаянию мы можем восстать от своего падения, обрести радость возвращения к Богу. Истинное покаяние — это кардинальное изменение образа мыслей, перемена жизни, отрицание греха всем сердцем.

Личное устное исповедание грехов пред Богом в присутствии священника — непременное условие Таинства Покаяния.

Покаяние - нечто гораздо более серьезное и цельное, чем просто попытка увидеть собственные недостатки. Покаяние - это обращение нашего ума к Богу. Когда мы приходим на исповедь, недостаточно только перечислить грехи - те, которые приведены в вечерних молитвах. Читая эти молитвы, мы сознаем, что во всех названных там грехах мы в той или иной степени виновны. Но исповедь должна заключаться не в том, чтобы мы перечислили свои грехи и на этом успокоились. Во время исповеди нужно найти в себе силы встать лицом к лицу с Богом, поставить себя перед правдой Божией, перед судом любви Бога милосердного.

#### Подготовка к исповеди

В начале церковного пути мы можем остро чувствовать потребность в исповеди, и в то же время не знаем, что же на ней говорить. Это случается тогда, когда по отношению к самим себе мы исходим из ложной предпосылки: «я не хуже других». В результате мы не видим ничего из ряда вон выходящего в

том, что бы мы ни натворили: нам кажется, что так поступают все. Приходя на исповедь, очень важно видеть свой грех. Вне зависимости от того, поступают ли так все или нет, важно, что я не имею права так поступать, я искренне опознал в себе эти грехи, и я должен с ними расстаться. Это нужно лично мне, а не кому-то; от этого зависит моя вечная жизнь или смерть.

Другим камнем преткновения является смущение, с которым мы приходим на первую исповедь. Важно помнить, что нашу исповедь принимает Господь, священник же является от Бога установленным совершителем Таинства Покаяния и нашим помощником в этом деле.

Готовясь к первой исповеди, самое главное — не передумать и не отложить на потом то, чего просит и к чему стремится душа. Постарайтесь внимательно вспомнить свою жизнь с того времени, когда Вы стали различать плохое и хорошее, — и все то, в чем совесть упрекнет, все те страницы, которые захочется поскорее перевернуть, все, о чем лукавый голос мысленно будет нашептывать: «А вот этого не говори, слишком давно, слишком стыдно, слишком невозможно выговорить и объяснить», — это как раз и принести на исповедь в первую очередь вместе с решимостью к одним грехам никогда не возвращаться, а с

#### Исповедь

другими — греховными навыками, привычками бороться изо всех сил.

Не надо пытаться объяснить что-либо священнику, думать о том, какое мы производим на него впечатление, упоминать оправдывающие обстоя-



тельства, рассказывать о грехах других людей или подробности своих грехов. Мы должны, со страхом Божиим, помнить, что предстоим пред Богом, Которому не нужно ничего рассказывать или объяснять, ибо Он знает всё, что было, есть, и что будет.

Если человек намеренно умалчивает о каком-либо своем грехе на исповеди, то делает свое духовное состояние еще более тягостным и безысходным. Если мы не находим в себе сил раскаяться во всех своих грехах, то нужно постараться молитвой из сокрушенного и смиренного сердца просить у Бога благодатной помощи в нашем душевном бессилии.

«Внемлите, — обращается священник к кающимся перед таинством исповеди, — ибо Вы пришли в больницу (где можете получить исцеление от своих страданий), да не уйдете не исцеленными»...

Материал взят с православных сайтов

#### «Трезвый ум»

У монаха Симеона Афонского есть короткая притча, которая ярко иллюстрирует, что спасение находится в нас самих, поэтому нужно иметь трезвый ум, чтобы выстоять в трудностях. «Человек, не умеющий плавать, в панике барахтался в реке. Он поднял много брызг, по реке побежали волны, которые он в страхе принял за опасное течение, и стал бороться с ним. Наконец, доплыл до берега. И увидел, что на реке полная тишина, а он боролся с волнами, которые сам же и создавал».

Все несчастья начинаются с нас самих. Но если ты наведешь порядок в мыслях, в тебе эти несчастья и закончатся.



#### Святой Иоанн Лествичник:

«То, что ты всё время не успеваешь сделать, то, на что у тебя всегда нет времени, — это и есть то единственное, о чем Христос спросит тебя, сделал ли ты это; единственное, за что ты будешь отвечать пред Богом; единственное, чего Христос взыщет у твоей души в Судный день. Вместе с любовью, вместе со всем

хорошим, чего Господь хочет от нас: смирением, добротой, милостыней, всеми добродетелями, которые украшают душу и оживотворяют наше бытие, — вместе со всем этим Он взыщет, имели ли мы покаяние...»

Покаяние— скорбь души, однако скорбь сладкая. Скорбь, которой сопутствует надежда— надежда во Христе... СТР. 8 «УСПЕНСКИЙ ПОСТ -

#### ТРИ СПАСА

В августе отмечаются три праздника, связанные с Господом Иисусом Христом, Спасителем нашим, которые поэтому и называются по церковному обычаю – Первый Спас, Второй Спас и Третий Спас. Все три Спаса как бы связывают между собою дни Успенского поста.

14-го августа празднуется Первый Спас — Происхождение Честного и Животворящего Креста Господня. Слово «Происхождение» означает крестный ход, с которым в этот день износился Честной Крест Господень в Константинополе и на Руси. В воспоминание крестной силы, которая помогла христианам победить врагов, священники износят из алтаря честной Крест и полагают его среди церкви.

19-го августа — Второй Спас — Преображение Господне. Это важное событие в земной жизни Спасителя произошло незадолго до Его страданий. Чтобы поддержать веру в Своих учениках, когда они увидят Его страдающим, Христос показал им Свою Божественную славу. Взяв трех учеников – Петра, Иакова и Иоанна, - Господь взошел с ними на высокую гору, называемую Фавор, помолиться. Пока Спаситель молился, ученики от утомления заснули. Когда они проснулись, то увидели, что Христос преобразился: лицо Его просияло как солнце, а одежды Его стали блистательными как свет. В это время к Нему явились в небесной славе два пророка – Моисей и Илия, и беседовали с Ним о предстоящих Ему страданиях и смерти. Видя все это, сердца учеников наполнились необычайной радостью. Вдруг светлое облако осенило их, и они услышали из облака голос Бога Отца: «Сей есть Сын Мой возлюбленный, в **Котором Мое благоволение; Его слушайте!»** Ученики в страхе упали на землю. Иисус Христос подошел к ним, коснулся их и сказал: «Встаньте и не бойтесь». Ученики встали и увидели Иисуса в обыкновенном виде. Своим славным Преображением Спаситель также показал нам, какими будут люди в будущей жизни, в Царстве Небесном, и как преобразится тогда весь наш земной мир.

29-го августа отмечают Третий Спас - память Нерукотворного Образа Господа Иисуса Христа.

Во время земной жизни Господа Иисуса Христа, в сирийском городе Эдесса жил князь Авгарь. Он страдал неисцельной болезнью – проказой. До Авгаря дошел слух об Иисусе и о великих чудесах, совершаемых Им. Авгарь возымел сильное желание увидеть Христа и получить от Него исцеление. Однако, не имея возможности самому идти в Иудею, он послал Господу Иисусу умилительное письмо с просьбой об исцелении. Так велика была любовь Авгаря ко Христу, возникшая от веры в Него, что он хотел хотя бы видеть Его изображение. По промыслу Божию живописец Авгаря, как ни старался, не мог изобразить лик Христа, но Сам Господь умыл Свое лицо водой и вытер полотенцем, на котором отпечаталось чудесное изображение Божественного лика. Авгарь позже крестился и исцелился.

Успенский пост – недолгий, строгий, важный –

Его ждала с надеждой в этот раз. В душе моей забит отсек багажный – Багаж с дороги жизненной – вся грязь.

Пречистая Мария, Приснодева! Сей пост Тебе, Нетленной, посвящён. Он начат в праздник в честь Честного Древа,

Успением Твоим он завершён.

Короткий пост, всего лишь две недели, Но праздник в нём великий неспроста: С его поддержкой пост преодолели – С Преображеньем Господа Христа.

Татьяна Махинько

#### СВЯТИТЕЛЬ МИТРОФАН ВОРОНЕЖСКИЙ, СВЯТОЙ ПОКРОВИТЕЛЬ ХРАМА

Святитель Митрофан, первый епископ Воронежский, родился 6 ноября 1623 года во Владимирской земле, по предположению, в семье священника. Мирское имя будущего святителя было Михаил. Половину своей жизни святой прожил в миру, был женат и имел детей. На 40-м году жизни он овдовел и решил посвятить свою жизнь Богу. Своим местожительством он избрал Золотниковский Успенский монастырь недалеко от Суздаля, где и был пострижен в иночество с именем Митрофан.

Здесь угодник Божий начал иноческое подвижничество, отличаясь глубоким смирением. О его строгой иноческой жизни стало известно в монашеской среде.

Когда о ревности подвижника узнал Патриарх Московский и всея Руси Иоаким, он поручил ему более общирную Унженскую обитель, основанную в XV в. в Костромской земле. Здесь будущий святитель настоятельствовал около семи лет, в течение которых монастырь достиг процветания.

Когда в 1682 году, была образована новая Воронежская епархия, царь Феодор первым ее епископом предложил назначить игумена Митрофана.

Святителю Митрофану пришлось быть свидетелем бунта раскольников в июле того же года и присутствовать на «прении о вере» между старообрядцами и православными. Он приобрел известность как обличитель раскола.

Святитель Митрофан рассматривал духовенство как силу, способную воздействовать на население самым благотворным образом. В самом начале своей деятельности начал сооружать в Воронеже новый каменный храм в честь Благовещения Пресвятой Богородицы. Святитель любил церковное благолепие и вкладывал в строительство собора огромные средства. Быт его был более чем скромен.



Святитель глубоко и сочувственно входил в судьбу Петра I, старался содействовать возникавшим полезным для Отечества преобразованиям.

Любимым размышлением святого было памятование о смерти, о загробной жизни, о мытарствах; любимой молитвой — молитва об умерших.



**CTP. 10** «УСПЕНСКИЙ ПОСТ -

## «Вера - это воздух для христианина»

(интервью с прихожанами храма)

В своем Послании Святой Апостол Иаков говорит: «Приблизьтесь к Богу, и приблизится к вам». Часто люди приходящие к вере, воцерковляющиеся постепенно в нашем современном мире, задаются вопросом: как почувствовать живую веру в сердце, как понять, что не можешь жить без Бога и церкви? Как помогает вера в ежедневной жизни, почему важно жить по христианским заповедям и выясняла редакция газеты, беседуя с прихожанами нашего храма (особенности речи сохранены).

Серафима Михайловна Артемова:

«Вся семья была верующая у нас, с детства верила и знала, что Господь во всём помогает... Несмотря на очень трудное время: война, голод, страх смерти, боязнь и присутствие немцев рядом - все это припало на мое ранее детство, всегда молила и просила, и Господь миловал! И помогает по сей день: каждое утро начинаю с просьбы о том, чтоб еще один день прожить достойно и в храм попасть... Старость, дорога длинная от дома до церкви, а зимой скользко - молю Ангела-Хранителя своего, не падаю, добираюсь благополучно всегда, Слава Богу! Вера для меня – это и есть сама жизнь...»

Павел Думнов, регент хора:

«Не я к вере пришел, а она ко мне... Поскольку меня растила верующая мама, я видел, как она искренне верила, и я также чистосердечно пове-



рил ей... Вера помогает разобраться, что мне полезно, а что нет... Вера – это мой ориентир в жизни!»

Марина Дмитренко: «Моя бабушка, па-



пина мама, пела в церковном хоре, и всегда водила меня с собой в раннем детстве и отрочестве в храм... Родители не были воцерковленными людьми, отец уже в зрелом возрасте обращался по-своему к

Богу... К вере люди приходят обычно, ко-

гда что-то случается, на мой взгляд... Вера дает мне уверенность в завтрашнем дне, я чувствую помощь и силу, милость Божию, и так легко жить! Я не одна, меня оберегает Ангел-Хранитель, Господь помогает во всех делах... Со своими друзьями, родными, которые не в церкви, делюсь всем, чем я дышу: мероприятиями воскресной школы, паломническими поездками, подготовками к праздникам и самими праздниками... Я рассказываю всё, большая часть моего окружения принимает и уважает мою веру... Были ли чудеса в жизни? Наша семья, наши детки - это и есть чудо!»

**Елена Семероденко:** «Как пришла к вере? Не могу сказать, что не верила в детстве, может неосознанно... А после замужества и венчания, соседка стала звать с собой в храм, так и началось мое воцерковление... Был период, когда ходила в церковь только по большим праздникам. А с осени 2017 года дочь Ангелину пригласили в воскресную школу, с тех пор посещаем храм каждое воскресенье. Как потянуло и всё! Настроили себя и приучили! Нравится помогать в воскресной школе, совершать паломничества, вообще жить церковной жизнью! Шесть дней себе, а седьмой - Богу, так стараемся, так и нужно... Детей своих должно с ранних лет приучать к церкви! Вера помогает в жизни однозначно, если бывает очень тяжело, сразу думаешь: «Господь не даст того, чего не смогу вынести и вытер-

петь...»

#### «Вера - это воздух для христианина»

(интервью с прихожанами храма)

Валентина Христофорова: «Мама была верующая, а папа -коммунист, время непростое... Но она всегда учила придерживаться только православной веры в жизни, от мамы и переняли всё хорошее... В церковь пришла уже после смерти мамы, начала молиться за упокой ее души... Вера сейчас дает мне надежду, опору в жизни! Без веры невозможно прожить в наше время...»

**Владимир Кириченко, алтарник:** «С детства мать приучила да и всё... Это очень глубокий вопрос... Вера — это воздух для христианина! Ходить в храм можно долго, пока что-то придет... Как рыба без воды, так и я не представляю другой жизни без веры! Конечно, в молодости понимал и верил, Бог есть! Самое главное — вставать, когда

падаешь, хоть мысленно, но вставать, и верить в милость Божию... К кому еще идти? Только к Богу, выше Его никого нет! Это такая защита, трудно передать простыми словами...»

Виталий Нагорный, староста: «Пришел к вере постепенно, всегда в душе верил и понимал, чувствовал Бога... Батюшка Игорь растолковал, направил, можно сказать, заставил понять красоту веры! Постепенно пришло осознание в душе и сердце. Вера — это сама жизнь, как пища для человека, это собственно цель каждого христианина! Надо верить, и будет всё получаться!»

**Татьяна Луговая:** «Пришла к вере, как и очень многие, через скорби... Вера – это жизнь, без нее нет ничего! А еще добавлю, что и дня нет у меня без чудес! Маленькие, житейские совпадения, которые для меня являются свидетельством присутствия Господа! И конечно, каждый день благодарю Бога за всё!»

**Елена Константиненко:** «Вера для меня – это уверенность или доверие Богу. Ко-

гда была маленькой, ходила с мамой в храм, всё было как-то непонятно, но интересно. Потом училась петь на клиросе, читать поцерковнославянски. Первый опыт обращения к Богу был, когда дедушку прооперировали и маме сказали читать из Псалтыри о здравии. Я тоже читала со вниманием и надеждой, всё, Слава Богу, прошло хорошо!

«Человек без веры, как птица без крыльев», - это не мои слова. Но думаю, что вера — это не просто слова, ничегонеделание, пассивность, в которой часто нас обвиняют неверующие люди. Это движение навстречу Богу, действие, и, если угодно Господу, резуль-

2 12018

тат, а нет — научись принимать с благодарностью всё, что посылается или нет в жизни! .. Как-то после длительного лечения моей дочери, ей не становилось лучше, а батюшка посоветовал отслужить благодарственный молебен... Мое естество противится, а нужно благодарить - ведь не хуже здоровье стало! Мы не знаем путей Господних... Что для людей видимая неприятность, то может в дальнейшем оказаться великим благом!»

**Людмила Панина:** «К вере пришла уже в зрелом возрасте. Конечно, с верой чувствуешь себя уверенно под защитой Господа! Выходя из дома, всегда молюсь и прошу благословения на все дела. Смотрю на иконы и чувствую благодать и поддержку. Благодарю Бога за то, что у меня есть, а еще больше за то, чего нет - меня так научили!»

#### «Вера - это воздух для христианина»

(интервью с прихожанами храма, продолжение)

Ирина Гаврикова, преподаватель воскресной школы: «К вере пришла по молитвам матери, как я уже теперь осознаю... А еще книга Юлии Вознесенской «Мои посмертные приключения» оставила очень сильные впечатления в душе! Мама водила в храм в детстве, но осознание настоящей веры пришло, возможно, через эту книгу, так меня Господь вразумил и привел! Вера дает мне терпение, смирение, надежду, без веры ты вроде как один в этом мире, а с Богом ощущаешь родное плечо рядом! Вера — это любовь, помощь, понимание, суть жизни...»

Мария Степановна Щербак, свечница: «Бабушка водила меня маленькой в храм, а потом, намного позже стала ходить сама... Да и то не сразу, сестра погибла в аварии, и я стала молиться за упокой ее души... А еще вспоминается момент я лежала в больнице и однажды услышала жаркий спор двух женщин: одна доказывала, что Бог есть, а другая — нет... И мне стало так обидно, я же верила в Господа с детства, а тут говорят, что нет... И с тех пор стала воцерковляться, хотя не разрешали в храм ходить... Время трудное было... Начала ходить в храм, слушала подсказки прихожан, купила первую иконочку, потом купила Псалтырь по совету свечницы в храме, а сама думаю, как же я читать буду, ничего не понимаю... А она говорит: «Бери и читай, будешь понимать, Господь научит, и детям читай!» Вот так и начался мой серьезный путь к вере... В нашем храме я лет 15 уже на послушании у свечного ящика. Сложно? Всё дается от Господа, искушения, конечно, бывают! Бывают моменты, когда показывает Господь, что ты можешь без меня... К каждому приходящему в храм стараюсь найти свой подход, чтоб человек захотел вернуться... Без веры просто невозможно, это даже нельзя объяснить... Верю Господи, помоги моему неверию!»

**Илья Катеринин, алтарник:** «Меня родители с детства водили в храм. Когда подрос, стали одолевать сомнения: как создан был мир? Откуда появился человек? И батюшка Игорь во время исповеди подробно объяснил, что не мог чело-

век от обезьяны произойти, что только Господь мог создать такой прекрасный, сложный наш мир! Вера для меня — это жизнь без греха, обмана, это чистота! Через благодать, порой, чувствую Господа!»

**Александр Благодаренко, преподаватель воскресной школы:** «Что значит прийти к вере? Сложный вопрос. Писание говорит, что «вера без дел мертва есть». Также необходимы и знания о вере: чтение Святого Писания, знание догматов веры, изучение житий Святых, участие в таинствах церкви.

Я родился и жил в атеистическое время в неверующей семье.

Крестился сам по своему желанию в 22 года. Но ничего из вышеупомянутого не делал: в храм не ходил, не молился, книг духовных не читал... Перестройка — это было время, когда увлекались экстрасенсами, оккультизмом, ложной духовностью. К сожалению, этим веяниям поддался и я, считая, что это не противоречит вере... Но постоянные неудачи в жизни привели меня в решению всё изменить! Последовали очень важные события. Еще раньше мне подарили «Закон Божий», который я с удовольствием прочел. Постепенно бросил заниматься неугодными Богу занятиями и начал ходить в церковь. На работе была возможность читать журналы о вере в библиотеке. Кто стоит в самом начале пути к Богу, может столкнуться с массой неверных шагов и соблазнов... Постепенно Господь мне помог! Нужно вырабатывать смирение, чтоб не впасть в гордость...»

# «Литургия - это дивный подарок Иисуса Христа. Литургия - это мост, по которому можно пройти в жизнь вечную»

Эта красивая, точная мысль Святого Праведного Иоанна Кронштадтского каждый раз напоминает нам о важности и ценности всех богослужений, к которым, к сожалению, не всегда серьезно и трепетно относятся прихожане...

Утро. Прохладный ветерок в тени заставляет поёжиться и скорее настроиться на духовный лад. А возле храма на солнышке тепло и ярко! Само небо благоволит молитвам, идущим от чистого сердца... В храме уже слышны строки акафиста, молящиеся вместе с батюшкой просят помощи и заступничества у Святого покровителя храма, Святителя Митрофана Воронежского. Литургия вот-вот начнется. Исповедники у икон готовятся принести покаяние...

Во двор чинно, но с легкой поспешностью входят бабушки. С сердечным замиранием трижды крестятся, аккуратно поправляют платочки и протирают туфли, ведь в дом Божий надо входить с чистым сердцем, душой и помыслами, не говоря уже о чистоте тела и одежды... Ловишь себя на мысли, что хочется дожить до старости в здравии и иметь возможность и желание всякий раз стремиться и спешить, как эти бабулечки, в храм, отложив мирское, не искать отговорки и причины, а просто идти и молиться...

Первая неделя Петрова Поста, желающих причаститься в воскресенье немало, народу в храме не протолкнуться – радостно!

Накануне на вечерней хор так впечатлил своим исполнением духовных песнопений, что душа трепетала и благоговела перед величием и совершенством молитв! Особенно проникновенно и торжественно звучали слова «Кирие элейсон», что восходят к молитве иерихонских слепцов: «Помилуй нас, Господи»...

По-разному ведут себя люди в храме, но таинства исповеди и Причастия, мудрые, горячие проповеди батюшек, благозвучные призывные пения с клироса не оставляют, кажется, равнодушным никого... Вновь и вновь задумываешься о своем месте и предназначении в этом мире, с благодарностью целуешь и взираешь на уже такие дорогие и любимые сердцу иконы, шепчешь

беззвучно сокровенные просьбы...

А сколько искренней радости, когда батюшка окропляет всех святой водичкой! Детская простота, что в глубинах души прячется и прикрывается черствостью и серьезностью, прорывается невольно наружу, и со всех сторон слышится: «Батюшка, окропите еще! И в эту сторону не забудьте!»

Подходя на помазание и целуя Крест, всегда слы-

шишь от батюшек: «С праздником! Спаси Вас Господи!» И так становится тепло и радостно, что приобщаешься к общей молитве, церковной жизни, что Господь милостиво направляет и подкрепляет каждый твой шаг...

«Сколько сокрыто величайших дарований в Литургии! Христиане православ-

ные! Боготворите Литургию, боготворящую нас по милости Божией!» - Святой Иоанн Кронштадтский. Будем ценить и боготворить и мы! Елена Могильная

# Успенский, пост установлен в память о Божией Матери, проводившей Свою жизнь в посте и молитве. Пост установлен в преддверии Ее Успения



Святой Симеон Солунский пишет, что «Пост в августе учрежден в честь Матери Божия Слова, Которая, узнавши Свое преставление, как всегда подвизалась и постилась за нас, хотя, будучи святой и непорочной, и не имела нужды в посте. Так особенно Она молилась о нас, когда намеревалась перейти от здешней жизни к будущей и когда Ее блаженная душа имела чрез Божест-

венного духа соединиться с Ее сыном. А потому и мы должны поститься и воспевать Ее, подражая житию Ее и пробуждая Ее тем к молитве за нас. Некоторые, впрочем, говорят, что этот пост учрежден по случаю двух праздников, то есть Преображения и Успения. И я также считаю необходимым воспоминания обоих этих двух праздников, одного — как подающего нам освящение, а другого — умилостивление и ходатайство за нас».

Успенский пост четко определен по церковному календарю: 14-27 августа (1-14 по ст.ст.) 28 августа празднуют день Успения Пресвятой Богородицы, завершающий пост.

Начало поста отмечается как день <u>Происхождения честных древ Животворящего Креста Господня.</u>

Церковным уставом в эти дни строгость в трапезе предписывается такая же, как и в Великий пост:

в понедельники, среды и пятницы — сухоядение;

по вторникам и четвергам — варёная пища без масла;

по субботам и воскресениям допускаются растительное масло и вино;

в Преображение Господне (19 августа) можно употреблять рыбу, растительное масло и вино. Это - монастырский устав (которого однако придерживались на Руси во время поста благочестивые миряне). Но пост должен быть посильным, поэтому каждый постится по благословению духовника.

Несмотря на такие строгости, Успенский пост издавна считался на Руси самым приятным и лёгким: его называли "Лакомкой". Как и в любом православном посту, в Успенском важна духовная сосредоточенность.

Зачем нужны посты? Соблюдение христианином постов есть проявление любви к Богу и наглядное предпочтение духовного телесному. Человек изначально создан как единство души и тела, которые призваны совместно подчиняться духовному, небесному и Божественному.

Грех внес дисгармонию, и потому бывает, что в естестве возникают страстные пожелания, при которых тело словно не хочет слушаться души, да и сама душа стремится к плотской жизни.

Уврачевать это внутреннее расстройство и помогает пост, во время которого человек воздерживается от пищи животного происхождения, а также от пустого времяпрепровождения и земной суеты, посвящая себя духовному восхождению к Богу. Чтобы взойти к Богу, необходимо преодолеть свой эгоизм, а эгоизм проявляется в греховных страстях, поэтому, важно побеждать страсти, чему как раз и способствует пост.

Теперь ответим на вопрос "Зачем поститься детям?" Да затем же, зачем и взрослым. Детям надо учиться плоть подчинять духу. Через воз-



держание в пище надо учиться воздержанию от всякого зла. Так же надо возрастать в послушании Церкви.

Конечно, по сравнению со взрослыми, дети ближе к миру ангельскому - хотя бы тем, что страсти в них еще не укоренились и не стали второй натурой. Но не один ребенок не свободен от греха, причем с первых дней своей жизни. Поэтому духовная польза от

поста для ребенка несомненна.

Пост - это не отсутствие, а временная перемена пищи. Переход для ребенка на постную пищу требует известного усилия, проявления власти над своими хотениями, что очень полезно для него. Это сделает ребенка выносливее, крепче, поможет подготовиться ко встрече с неизбежными жизненными трудностями, к предстоящей борьбе со страстями.

Цель поста вернее будет достигнута, если ребенок не только заменит один вид пищи другим, но и ограничит себя в излишествах и развлечениях: например, откажется от лакомств, баловства, слишком шумных игр, от смотрения телевизора, интернета.

Как отличить, желает ли ребенок пищи по телесной потребности или по угождению чрева? Святые отцы дают такой способ определения границы между истинной телесной потребностью и чревоугодием: телесная потребность узнается по чувству голода, когда вкушающий не разбирается: "вкусно - невкусно" или "этого хочу - этого не хочу". А угождение чреву - это либо превышение нужного телу количества пищи, либо услаждение вкуса.

# «ВСЕГДА РАДУЙТЕСЬ»

#### О христианском понимании радости

Среди мирских людей распространено представление о православных христианах как об унылых типах, чуждающихся всего того, чему радуются неверующие. Может быть, православные и удаляются от того, в чем почитают радость люди неверующие, – впрочем, лишь от того, что связано с грехом, – но не удаляются



Радость — внешнее проявление любви, действие благодати Святого Духа в сердце человека. Радость и любовь является признаком того, что человек находится на правильном пути в деле спасения.

Радость в христианстве носит не пассивный, но деятельный характер. Первичное значение старославянского и русского рад — это «готовый к благодеянию — его совершению или восприятию».



от самой радости.

Так почему же Церковь зовёт всех всегда радоваться? Чтобы ответить на этот вопрос, надо внимательно вслушаться в то, что говорит Апостол. Он не говорит просто «Всегда радуйтесь». Он говорит: «Всегда радуйтесь о Господе». Это значит — радуйтесь ради Господа Иисуса Христа. Всегда радуйтесь, потому что Господь всегда вас любит и всегда рядом с вами.

Речь идёт о такой глубинной радости, которая даёт знание, что мы Богом любимы, и что наша жизнь –

в руках Его. От этой любви Его исходит, касаясь наших сердечных глубин, луч радости, который не оставляет нас никогда, что бы с нами не происходило.

Всегда радуйтесь, потому что Христос всегда спешит к вам, потому что Он держит вас за руку и потому что Он идёт вместе с вами в течение всей вашей жизни, какой бы она ни была. Он – Спаситель наш, Он – наша радость!

Потому что, в конечном счете, цель нашей жизни – не в том, чтобы не было у нас печалей, а в том, чтобы найти радость, в которой исчезают все печали. Христиане должны быть узнаваемы по этой радости!

Самая совершенная радость, которую дает нам вера — это знание о Боге; верой мы постигаем Его бытие, Его неприступность и вездесущность, Его величие и снисхождение, Его любовь и мздовоздаяние.

Вера дает нам радость молитвы, беседы с Богом, на которые Он всегда по-отечески

отвечает. Вера приводит нас к великой радости единения с Господом в таинстве святого Причащения.

Необходимо благодарить Бога за радость веры, радоваться и беречь веру. Вера никогда не посрамит нас, а возвеличит и прославит!



Редактор и верстка— Елена Могильная Мы в Интернете— mitrofan.church.ua, facebook, ok, vk